
 
 

 تحليلية دراسة العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني:

 وصفیة

The Relationship between Islam and Science in the Thought of Sheikh 

Shams al-Haqq al-Afghani: An Analytical and Descriptive Study 
 

Luqman Ahmed 
PhD scholar, Department of Aqeedah and Philosophy, Faculty of Usul al-Din, 

International Islamic University, Islamabad . 
Email: loqman550@gmail.com  

 
Dr Abdul Wahab Jan Al-Azhari 

Assistant Professor, Department of Aqeedah and Philosophy, Faculty of Usul al-Din, 
International Islamic University, Islamabad . 

Email: abdulwahab.jan@iiu.edu.pk  
 

 
Published online: 15 Nov, 2025 

 

View this issue 
 

Complete Guidelines and Publication details can be found at 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics  

mailto:loqman550@gmail.com
mailto:abdulwahab.jan@iiu.edu.pk
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


 2  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 

Abstract 
The historical and contemporary discourse within Islamic scholarship reveals a spectrum of viewpoints 

concerning the interface between Islam and experimental science. These perspectives range from 

interpretations that posit an inherent conflict between religious texts and scientific inquiry, to those 

advocating for various forms of compatibility and synthesis. This analytical study specifically 

investigates the unique methodology employed by Sheikh Shams al-Haqq al-Afghani (اللہ  in (رحمہ 

navigating this complex relationship. 

The central argument of this paper is that while many Muslim scholars have attempted reconciliation 

(tatbīq), Al-Afghani developed a distinctly profound and pioneering synthetic approach that is both rare 

and highly commendable. This research utilizes a qualitative, analytical methodology, examining his key 

works to extract his core philosophical framework. 

The findings demonstrate that Al-Afghani transcended superficial harmonization. He posited that divine 

revelation (Wahy) and empirical reality are not rivals but complementary facets of a singular truth 

originating from the Creator. His approach provides a robust framework that actively mandates the 

pursuit of empirical knowledge as a religious obligation. The study concludes that Al-Afghani’s 

intellectual synthesis offers a valuable, sophisticated model for integrating modern scientific 

advancement within a coherent Islamic worldview, thereby challenging reductionist narratives and 

providing a notable contribution to the philosophy of Islamic science. 

Keywords: Islam, Experimental Science, Shams al-Haqq al-Afghani, Analytical Study, Compatibility, 

Synthesis, Islamic Philosophy, Methodology. 

 
إذا كان العصر الحالي يسمى عصر العلم التجريبي، فإن ذلك صحيح. فقد أدهشت أعين البشر بالاكتشافات العلمية الرائعة      

التي حدثت في هذا القرن. يعود هذا التطور العلمي إلى العقول الذكية. أصبح هؤلاء الأشخاص أمثلة في المعرفة والحكمة، ولكن ربما لم  

جهود من أجل رفاهية البشرية ستصبح سببًا في فساد حياة البشرية. يؤلم حقًا أن العلم التجريبي أصبح نعمة  يكونوا يعلمون أن هذه ال

  للبشرية، ولكنه أيضًا جلب الموت والفساد. العلم احتل ذهن الإنسان الحديث بشكل كامل. أيضًا من الصحيح أن يُفهَم العلم التجريبي على 

ادة من خلال الإنجازات على المستوى الأول. ومع ذلك، العلم نفسه هو اسم لطريقة التفكير التي تصطدم  أنه اختراعات علمية تجلب السع

ا كثيرة. نتعرض لهذه الشكوك أيضًا نحن المسلمون في العصر 
ً
في الماض ي بالدين وبوجود الله من بعض الجوانب الخارجية، مما يولد شكوك

 .الحديث، والجيل الجديد يميل نحو الإلحاد

من ناحية أخرى، يبذل علماء الإسلام قصارى جهدهم لإنقاذ الأمة الإسلامية من هذا المستنقع. في هذا السياق، قام العالم البارز  

سيّد شمس الحق الأفغاني، وهو عالم مشهور من خيبر بختونخوا في باكستان، بتحليل علمي وعقلاني للاعتراضات والشبهات المعاصرة حول  

هيات والنبوة والمعاد، بالإضافة إلى توضيح نطاق العقل والعلم والإسلام. تم تأكيد المشكلات النظرية لعلم اللاهوت من  الإسلام مثل الإل

ا بارزً 
ً
ا  خلال العقل والعلم، وردت على الشبهات المتعلقة بالإسلام. سيّد شمس الحق الأفغاني هو أحد علماء القرن العشرين الذي كان باحث

يدية المنهجية وكذلك خبيرًا ومفكرًا في الفلسفة المعاصرة. كانت لكم القدرة العظيمة على تطبيق العلم والدين. فهمتم  في الدراسات التقل

اد  تمامًا المتطلبات الحديثة والمشاكل الحديثة. وفي هذا السياق، كتب العالم مقالات ومقالات علمية متنوعة حول العلم والإسلام، والاقتص 

قرآن، ودروس القرآن، وغير ذلك، وقدم تفسيرًا علميًا وعقلانيًا للاعتراضات والشبهات حول الإسلام من وجهة نظر الفكر  والإسلام، وعلوم ال

 الإلحادي، وهو ما كان يحتاجه في ذلك العصر. 

 تعارف الشیخ شمس الحق الأفغاني
، خیبر بختون خوا، باكستان، في بيت مولانا خان عالم  م في ترنگزئي، منطقة وناحية چارسده1898ولد شمس الحق الأفغاني في أكتوبر  

،  2م 1900هـ، الموافق لعام  1318رمضان المبارك    7. وحسب كتاب "أكابر علماء ديوبند"، فإن تاريخ ميلاده هو  1بن مولانا سعید الله خان 



 3  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 
 5ومع ذلك، فإن ابنه داؤد جان أفغاني يعتقد أن تاريخ ميلاده الصحيح هو  3م  1901بينما سجل المدرسة يشير إلى أن ميلاده كان في عام 

 4م 1898سبتمبر 

  5كان اسمه الأصلي شمس القمر، لكن بعد ذلك تم تغييره إلى شمس الحق بناءً على مشورة العلامة أنور شاه كشميري               

كانت خلفية هذا التغيير مثيرة للاهتمام: خلال مناظرة دينية، قال له هندوس ي إن "الشمس" و"القمر" هما شيئان مختلفان، أحدهما مذكر  

 في اسم واحد أجاب عليه بشكل مناسب في ذلك الوقت، لكنه شعر فيما بعد بصحة ملاحظة  
ً
والآخر مؤنث، ولذلك لا يمكن أن يكونا معا

 6، استشار العلامة أنور شاه كشميري وقام بتغيير الاسم. الهندوكي. لذلك

ب  بشمس المعارف،  قِّّ
ُ
 أفغاني لأن أجداده كانوا من مقاطعة قندهار  7ل

ً
في أفغانستان و هذا ما تسبب لأن كان    وكان يطلق عليه أيضا

 8أستاذه أنور شاه الكاشميري يناديه بأفغاني. 

 فی الأحوال العلمية

وفقًا لسجلات المدرسة، تم تسجيله    بدأ العلامة شمس الحق الأفغاني تعليمه الابتدائي في المدرسة الحكومية الابتدائية في ترنغزئي

وأكمل تعليمه   10م، بعد أن اجتاز الصف الرابع1913م، وتلقى تعليمه حتى الصف الرابع هناك. في عام 1909يوليو  28في  9في الصف الأول 

الابتدائي، تم تعيينه كمدرس غير مدرب في نفس المدرسة براتب عشرة روبيات. بعد فترة من التدريس، أنهى كريم بخش )مفتش المدارس في  

 11ذلك الوقت( وظيفته وعين غلام سید، وهو معلم مدرب، مكانه. 

بعد انتهاء وظيفته، عبر العلامة الأفغاني عن رغبته في الحصول على التعليم الديني، لكن إخوته كانوا معترضين على ذلك. كانوا  

يعتقدون أنه إذا تلقى التعليم الديني، فسوف يصبح إمام مسجد براتب ضئيل، غير كافٍ لتلبية احتياجات الأسرة، وكانوا يفضلون أن يعمل  

. لكن العلامة الأفغاني كان مصممًا بشدة على متابعة التعليم الديني لذلك قام إخوته بضربه، مما دفعه للهروب من المنزل  معهم في الحقول 

 12يره.أعادوه إلى المنزل، لكنه هرب مرة أخرى. استمر هذا الحال حتى أدركوا أن لا ش يء يمكن أن يثنيه عن قراره، وفي النهاية تركوه ليقرر مص 

ثم تلقى    13مولانا أفغاني درس الكتب الأساسية في )الصرف والنحو( وكذلك الكتب المتعلقة بالفلسفة من والده الشيخ غلام حيدر  

  تعليمًا إضافيًا في المنطق والفلسفة من الشيخ عبد الرؤوف، الذي كان يدرس تلاميذه في مسجد في قرية كينيور )اسم المنطقة( القريبة من 

دائمًا  تحصيل تنگي في منطقة چارسده. كان مولانا عبد الرؤوف ضليعًا في المنطق والفلسفة، وكان معجبًا بقدرات مولانا أفغاني، وكان يقول  

ا عظيمًا في الإسلام.
ً
 14إنه إذا استمر مولانا أفغاني في تعليمه، فإنه سيصبح عالم

في   15، 1918إلى عام    1914خلال هذه الفترة تلقى مولانا الأفغاني تعليمًا في مختلف المجالات من علماء خيبر بختون خوا من عام  

إلى كابل لمواصلة تعليمه. هناك، بدأ في دراسة منطق مع أستاذ، الذي كان يعلم طلابه بجد ومجهود كانت رغبة مولانا  1918عام   ، غادر 

يل،  الأفغاني في إكمال تعليمه كبيرة، وكان يتمنى أن ينهي دراسته سريعًا. طلب من معلمه السماح له بقراءة الكتب حتى في وقت متأخر من الل

ة أبدى استعداده لقراءتها أثناء الليل أيضًا. فحاول المعلم معرفة إلى أي مدى يمكنه التحمل وقرر السماح له بالقراءة في منزله بعد بضعو 

 16أيامل، تعلم الأفغاني كل ما تعلمه زملاؤه خلال سنوات عديدة.

 رحلته إلى ديوبند 
، قرر مولانا أفغاني الذهاب إلى ديوبند لمواصلة تعليمه. ومع ذلك، كان وضعه المالي ضعيفًا، ولم يكن إخوانه موافقين  1920في عام  

  على سفره إلى الهند، لذلك لم يكونوا مستعدين لمساعدته ماليًا. لكن عندما رأت والدته اهتمامه الشديد بالتعليم الديني، قررت مساعدته 

 17، توجه مولانا أفغاني إلى ديوبند1920هكذا، في عام ماليًا. و 

  18مولانا أفغاني تحصل على شهادة الحديث من الشيخ العلامة أنور شاه الكاشميري، والعلامة شبير أحمد العثماني،   1921في عام  

نظرًا لذكائه الكبير، حصل على بعض الكتب كجوائز، اكتسب معرفة عميقة في مختلف العلوم   19و العلامة الشيخ سيد أصغر حسين، 

 وحسن من كفاءته العلمية. 

 



 4  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 

: بعد اجتيازي لهذا الامتحان، رغبت في الالتحاق بشعبة الطب في ذلك الوقت، كان مولانا محمد حسين  
ً

يروي مولانا أفغاني قائلا

ا على شعبة الطب.  20الذي كان شقيق شيخ الهند مولانا محمود الحسن، 
ً
 مشرف

 العمل في دار العلوم ديوبند:
تم  الاستاد    من منصبه كأستاذ في دار العلوم ديوبند، وبتوصية من    21، بعد استقالة مولانا رسول خان الهزاروي 1935في عام  

 منه. تم منحه لقب "شيخ التفسير" واستمر في أداء مهامه بهذا اللقب حتى عام 
ً
. بالإضافة إلى  1939تعيين مولانا شمس الحق الأفغاني بدلا

 22تدريس التفسير، كان يدرس أيضًا مواد مثل المنطق، الفلسفة، علم الكلام، وأصول الفقه. 

 العلامة الأفغاني بصفته مفسرا 
"علامة أفغاني يُعتبر من بين العلماء البارزين في القرن العشرين الذين أضافوا الكثير إلى رصيد التفسير القرآني. خلال فترة مكوثه  

ا في الهند باسم "مؤسس المفسر".  1939إلى    1932في دار العلوم ديوبند في الفترة من  
ً
، تولى منصب الشيخ التفسير، وبعد ذلك، أصبح معروف

 23ليه منصب الشيخ التفسير، كان يلقي دروس القرآن الصباحية في مسجد ديوبند بحضور أساتذته الكرام." قبل تو 

"عمل العلامة أفغاني بجد واجتهاد لمدة أربعين عامًا على تفسير القرآن الكريم، وكان لديه فهم عميق وتحليل متقن. كونه شخصية  

ا إسلاميًا وطنيًا، كان لديه تأثير كبير على عقول وعيون المعارضين للإسلام، واستغلوا ذلك من خلال سرقة مخطوطاته أثناء 
ً
  دينية وباحث

 24ار". سفره في القط

 

 العلامة الأفغاني بصفته محدثا 

   
ً
العلامة أفغاني كان محدثا عظيما وتلميذا للعالم الكبير الخاتم الحديثين، علامة سيد محمد أنور شاه الكشميري، وكان وريثا

 له.  عند وفاة علامة الكشميري، قال الشيخ عطاء الله شاه بخاري 
ً
"إنهم بكوا عندما وضعوا الحمد على وجهه المبارك، وقال: "لماذا   25علميا

تبكون؟" فأجابهم: "نحن نبكي بسبب فراق العالم للدين. فقال لهم: "ألست أترك فيكم الأفغاني؟"بعد وفاة العلامة الكشميري، تم إغلاق  

   غرفته الخاصة بالحديث وتأمينها بالقفل، ولم يسمح لأي محدث آخر بتدريس فيها.

 فقهيا  بصفته العلامة الأفغاني

ا أيضًا كعالم  
ً
لم يكن العلامة الأفغاني مجرد محدث ومفسر بل كانت قدرته اللهوية والقدرة الطبيعية على الفقه تجعله معروف

ية  فقه كبير. تتميز بحوثه الفريدة واستنتاجاته الدقيقة التي تشير إلى فهم عميق للمبادئ والقواعد، وتظهر ميزات تصنيفاته العلمية الراق

 لعظيمة، كانت آراءه في المسائل الفقهية المتنازع عليها على المستوى المحلي والوطني حاسمة ونهائية، وكانت قوله قاطعًا.بفضل فقاهته ا

 صوفیا  بصفتهالعلامة شمس الحق 

 بعد 
ً
يتميز علماء ديوبند بأنهم لم يكتفوا بعلم الحروف والنقوش فقط، بل اعتبروا الارتباط بشيخ كامل للتزكية النفسية ضروريا

  تحصيل العلم، رجع الشيخ الأفغاني إلى عدة مشايخ وحصل على إذن البيعة والإرشاد في ثلاثة من السلاسل الصوفية الأربعة المعترف بها في

نسب إلى الشيخ عبد القادر الجيلاني الطريقة القا
ُ
 (، حصل على الخلافة من والده مولانا غلام حيدر. 26درية )التي ت

نسب إلى فضيلة بهاء الدين النقشبندي، 
ُ
تروي أن الشيخ بهاء الدين النقشبندي قد بايع الشيخ    27السلسلة النقشبندية، التي ت

العثماني علاء الدين العراقي في أرض الحجاز أثناء حج بيت الله. استمرت هذه الصحبة لمدة ثمانية إلى تسعة أشهر، ولذلك حصل حضرة  

نسب إلى حضرة  
ُ
هذا الإذن حصل عليه    28معين الدين الجشتي بهاء الدين النقشبندي أيضًا على الإذن بالبيعة في السلسلة الجشتية، التي ت

قٌ به كما حصل على الخلافة والإذن من الشيخ المفتي محمد حسن.
َّ
 29من حكيم الأمة مولانا أشرف علي التهانوي، وكان لديه ختمٌ موث

 



 5  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 

 

 

 تشريفات الحكومية

"بسبب علمه الواسع، اكتسب مولانا أفغاني إعجاب عامة الناس والقلوب النبيلة على حد سواء. كان رئيس باكستان الأول، المشير  

، منح مولانا أفغاني وسام "ستارة امتياز". عرض الرئيس على مولانا  1966أغسطس    14الميداني أيوب خان، متأثرًا بشدة بعلمه وحكمته، وفي  

 30ير الخطباء مع توفير سيارة وقصر، لكنه رفض قبول هذا المنصب". أفغاني منصب كب 

 وفاة: 

"في آخر عمره كان يقيم في قريته في ترنگزئي بسبب ضعفه ومرضه، لكن على الرغم من ذلك كان يُصلح الناس من خلال خطبه  

بعد معاناة مع مرض طويل    9هـ، في الصباح الساعة  1403م، الموافق للثاني عشر من ذي القعدة  1983أغسطس    16توفي في يوم الثلاثاء  

يوم في قريته في ترنگزئي، حيث قرأها الشيخ المحديث عبد الحق، ودُفن في مقبرة عامة بالقرب من منزله في  أقيمت صلاة الجنازة في نفس ال

  31 ترنگزئي"

 

 

 

 تصانیف الشیخ:
 من أبرز المؤلفين في العصر الحاضر. كان يتمتع بمهارة في 

ً
 فحسب، بل كان أيضا

ً
 ومدرسا

ً
 ومقررا

ً
لم يكن العلامة الأفغاني خطيبا

 للعالم العلمي مؤلفاته 
ً
 عن حقيقة الإسلام وفخرا

ً
كثيرة،  إلقاء الخطب والكتابة باللغات العربية والفارسية والأردية والبشتوية. كان مدافعا

 عها تتميز بالعمق والإخلاص، ولكل منها طابع جدلي فريد. وجمي

 وفيما يلي كتبه المطبوعة:'' 

 ۔ سائنس اور اسلام5کة، دروس مبار  4۔ دروس القرآن الحکیم،  3۔ خطبات افغانی2مشرقی پاکستان،  المیة ۔ 1

 . محاضرات افغانی 10۔  مجالس افغانی، 9۔ علوم القرآن، 8۔ شرعی ضابطه دیوانی، 7سرمایه داری سوشلزم اور اسلام،  6

 . مقالات افغانی 12. معين القضاة والمقيمين )عربی(، 11

 ( Scienceمفهوم العلم التجریبی)

استُخدمت كلمة "علم" في الإنجليزية الوسطى منذ القرن الرابع عشر بمعنى "حالة المعرفة". استُعرِّضت الكلمة    مفهوم الغوي:         

"، والتي تعني "المعرفة، الوعي، الفهم". وهي scientiaمن اللغة الأنجلو نورمانية كلاحقة "علم"، والتي اشتُقّت بدورها من الكلمة اللاتينية "

 .sciō"32"، والتي تعني "يعرف"، ولا شك أنها مشتقة من الكلمة اللاتينية "sciensاسم مشتق من الكلمة اللاتينية "

 مفهوم الاصطلاحي:        

“  Science is a systematic discipline that builds and knowledge in the form of 

testable hypotheses and predictions about the   organises universe”33 
النظام المنهجي، كانت القصائد واللغات العامية بمثابة معرفة في شكل فرضيات وتوقعات   یعني ان العلم التجریبي في ظل هذا 

 مستقرة حول الكون. 

کر في "مجلة البیان" فی مفهوم العلم "
ُ
 أو شهادة، وسواء كان وذ

ً
إن العلم هو كل دعوى موافقة للواقع سواء كان هذا الواقع غيبا

. والعلوم وإن صدق عليها كلها هذا التعريف إلا أنها تختلف باختلاف مجالاتها وباختلاف طرقها التي تحتمها  
ً
 أو عقليا

ً
 أو نفسيا

ً
عليها  حسيا

 ا واحد من تلك العلوم إذا ما قام عليها دليل صحيح. والعلوم الطبيعية المسماة )سيَنس(  تلك المجالات. والمسلم يعترف بكل حقيقة دل عليه

https://en.wikipedia.org/wiki/Hypotheses
https://en.wikipedia.org/wiki/Prediction


 6  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 

هي من هذه العلوم، بل هي نفسها علوم مختلفة في بعض طرقها. فعلم الفلك ليس كعلم الأحياء، وعلم الكيمياء ليس كعلم الفيزياء. وهي 

ان  كلها علوم مفيدة، بل إن منها ما هو ضروري للمسلمين في هذا العصر. وكما أنها مهمة في مجال الحياة الدنيوية فهي مفيدة في مجال الإيم

. ومن هنا نشأ العلم الذي سمي بالإعجاز  -صلى الله عليه وسلم    -وبرسوله؛ فقد أيد كثير من حقائقها ما جاء في كتاب الله وسنة رسوله  بالله  

ضعها  العلمي. فما قلناه عن العلوم الطبيعية ليس المقصود به إذن إنكارها أو تحقيرها أو التقليل من شأن الاهتمام بها، وإنما المقصود به و 

 .34موضعها الصحيح"  في

 هناك أسباب عديدة لأهمية العلم. إليك بعضها۔۔۔  :أهمية العلم التجریبي 

قِّ 1
ْ
ل
َ
ي خ رُونَ فِّ

َّ
  . العلم، ببساطة، هو دراسة عالم الحقائق. يصف القرآن المؤمنين بأنهم يتفكرون في خلق السماوات والأرض: "وَيَتَفَك

رْضِّ 
َ ْ
مَاوَاتِّ وَالأ "  بهذا المعنى، يقوم العالم بنفس عمل المؤمن. مع ذلك، هناك فرق كبير بين الاثنين. عمل العالم هو للبحث فقط، 35السَّ

 وعمل المؤمن هو مثال. بالنسبة للعالم، المعرفة لأجل المعرفة، وبالنسبة للمؤمن، المعرفة لغرض. يكتفي العالم بإضافة المعرفة، ويكتفي 

الإيمان. هذ بإضافة  يقتصر على دراسة  المؤمن  العالم  أن  هي  والنتيجة  الاثنين.  في طريقة دراسة  كبيرًا  ا 
ً
فرق يُحدث  الفكر  في  ا الاختلاف 

ا طبيعتها جانبًا. فهو يفصل بين أداء الأشياء ومعناها. على العالم أن يفعل ذلك لأنه يريد أن يرى الكون فق
ً
ط  خصائص الأشياء فقط، تارك

ختبر. أما المؤمن    بتوجيه عقله. وعقل الإنسان لا 
ُ
ت يرى إلا ما يُختبر يقينًا، فلا خيار له إلا أن يقتصر في دراسته على جوانب الكون التي 

فيتقبل هداية النبوة بعقله، فيتجاوز في دراسته خصائص الأشياء إلى حقائقها. يرى "المخلوق" بضمه إلى "مخلوقه". هذا الاختلاف يُضفي 

للكون، فيبدأ برؤية الكون بأكمله تجليًا لصفات الله. فبمجرد أن يجد الكون، يجد أيضًا الإله الذي آمن    معنىً عظيمًا على ملاحظة المؤمن 

 به من خلال النبي. 

عرض الأحداث الكونية كدليل على صحة الرسالة القرآنية. وكأن الكون حجة عرضية لصالح ما ورد نظريًا  2
ُ
. في القرآن الكريم، ت

 عن القواني
ٌ
 للعالم، بل هو بحث

ً
 ذاتية

ً
ن التي  في القرآن الكريم. وبهذا المعنى، فإن العلم كله هو علم القرآن الكريم. لأن العلم ليس معرفة

 عن أفعال الله، هو نزولٌ لآيةٍ من آياته في المعرفة البشرية. العلم بالنسبة  تعمل في  
ٌ
كون الله. كل ما يكتشفه العلم من هذه القوانين لمحة

 لبناء العالم. أما بالنسبة للمؤمن، فهو سلاحٌ علميٌّ يستخدمه في النضال من
ٌ
 من أجل المعرفة، أو على الأكثر معرفة

ٌ
أجل    للعالم هو معرفة

 حق، ويعرض به وجهة نظره للناس بإثباتها. ال

 في العصر الحاضر. لذلك، لرفعة الإسلام  3
ٌ
. الجانب الثالث للعلم، من وجهة النظر الإسلامية، هو ما أشرنا إليه آنفًا. أي أنه قوة

. وهذا لا يتأتى إلا بتقدم المسلمين في البحث والدراسة العلمية، حتى يبلغوا مقام الإما 
ً
 مة فيها.والمسلمين، لا بد من توفير قوة العلم كاملة

 مفهوم الدین: 

غة على عدة معانيالدین في اللغة:     
ّ
ين في الل  …جاءت لفظة الدِّّ

دان" 1  
ُ
ينُ ت دِّ

َ
مَا ت

َ
کر في امثال العرب"ك

ُ
تَ،    36۔ومنها "المجازاة"، كما ذ

ْ
ل حَسْبِّ مَاعَمِّ جازَى بعملك وَبِّ

ُ
يّ ت

َ
جازَى، أ

ُ
جازي ت

ُ
مَا ت

َ
معناها ك

 ۔ 37 ويوم الدّين هو يوم الجزاء ومنه الدّين بمعنى الإسلام

2"
ُ
عَادَة

ْ
ينُ يأتي بمعنى ال ، والدِّّ ّ لِّ

ُّ
، وَالذ يَادِّ قِّ

ْ
ن  والاِّ

ُ
اعَة

َّ
ين بمعنى الط  .38۔ الطاعة: "إذ يأتي الدِّّ

مُ -عز وجل-۔ التوحيد: "إذ يأتي الدّين بمعنى التّوحيد، فقد قال الله 3
َ

ِّسْلا
ْ

ـهِّ الإ
َّ
ندَ الل ينَ عِّ  الدِّّ

نَّ : )إِّ
39")40. 

ينِّ -تعالى-۔ الحساب: كما في قوله 4 يَوْمِّ الدِّّ بُونَ بِّ
ّ
ذِّ
َ
ينَ يُك ذِّ

َّ
 ۔42(41: )ال

 حيث عرفه كل إنسان حسب مشربه، ومايرى أنه               
ً
 واسعا

ً
 اختلافا

ً
ختلف في تعريف الدين اصطلاحا

ُ
الدين في الإصطلاح: ا

 من أهم مميزات الدين فمنهم من عرفه بأن الدین۔۔۔ 

 وهذا تعريف أكثر المسلمين.  43۔ "الشرع الإلهي المتلقى عن طريق الوحي"1

 44۔"أن الدين هو المشتمل على الإعتراف بواجباتنا كأوامر إلهية" 2



 7  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 
 

، رغبة ورهبة" 3
ً
 وحبا

ً
 .45۔"هو إعتقاد قداسة ذات، ومجموعة السلوك الذي يدل على الخضوع لتلك الذات ذلا

 العلم التجریبي:   

، كان         
ً
 وواسعة

ً
عتبر التجربة والثبات القوة الحاسمة في الحواس. فإذا كانت قوة التجربة والثبات كاملة

ُ
ت الحالي،  في عصرنا 

، فهناك احتمالٌ للخطأ في قرارها، مما قد يُدحض النظريات السابقة ويُبطلها و ذکر له الشیخ الامثلة
ً
   قرارها صحيحًا، وإذا كانت ناقصة

، وقد أثبتت التجارب الحديثة دورانها، مما أثبت خطأ التجارب  46"المثال الاول قال فلاسفة اليونان القدماء وحكماء بثبات الأرض  

عارض التجربة الحالية، مما يُبطل حكم التجر 
ُ
 عيبها. بالإضافة إلى ذلك، قد تظهر أحيانًا تجربة جديدة في المستقبل ت

ً
بة  السابقة، مُظهرة

 .47السابقة"

، ولكن بعد ذلك، ظهرت تجربة جديدة للحركة في السينما، أثبتت  
ً
"المثال الثاني هو أنه في وقتٍ ما، كانت الصور في السينما ساكنة

 ولكنها غيرناطقة، أي أنها لم تكن تتكلم. في ذلك  
ً
الوقت، خطأ حكم التجربة السابقة. وهكذا، في المرة الأولى، كانت الصور في السينما متحركة

التجربة أن الصور في السينما، وإن كانت متحركة، إلا أنها ليست عقلانية وناطقة. لكن التجربة اللاحقة أثبتت أيضًا أن هذه الصور    كانت

عتبر قطعية لا تقب 
ُ
ل الشك،  عقلانيةوناطقة، وهو ما لم يُغيّر القاعدة الأولى. ثم إن قرارات علم المادة التي يبدو أن المشاعر تستند إليها وت

يست حسية مئة بالمئة. فرغم وجود المشاعر في الخارج، إلا أنها ليست موجودة في داخلنا، بل توجد فقط حالات واعية بداخلنا، والوعي  ل

ليس جسدًا ولا حسًا، ولا يرتبط به الحس. ولأن الاتصال موجود في جسدين، فإنه لا يوجد في اللاجسدي والجسدي. علاوة على ذلك، لا  

الأمر عل  لاصطدام  يقتصر 
ً
بأعيننا، ونتيجة مانجو  رأينا بذرة  المثال،  العقل والفكر. على سبيل  أيضًا  الحواس فحسب، بل يشمل  ى قرار 

الشعاع البصري بالهواء، خلقت فينا حالة واعية من المانجو عبر أعصاب الدماغ. قبل ذلك، كانت هناك خريطة عامة للبذرة والمانجو في 

لخريطة العامة على الحالة الواعية للمانجو المحسوسة، وبناءً على هذا التطبيق، اتخذ قرارًا بأنها مانجو.  عقولنا. لقد طبق عقلنا هذه ا

وهذا يوضح بوضوح أن العقل متورط في القرارات المتخذة بشأن الحواس. إذا كان العقل واضحًا، فإن هذه القرارات صحيحة إلى حد ما،  

وهم في العقل، فإن الواقع يصبح غامضًا وتصبح القرارات خاطئة. ومن الأمثلة الجيدة على ذلك  ولكن إذا كان هناك مزيج من التحيز وال

 كتابات المستشرقين الغربيين، حيث يرون الإسلام والقرآن وصاحب القرآن من خلال عدسة  

 

 

العقل والبصيرة، والتي تغطيها غطاء الحروب الصليبية المتحيز. تحت هذه العدسة، تبدو لهم ان صاحب القرآن والقرآن الكريم فیه  

 ۔ 48ظلمةولاکن قرارهم خاطي، وفي هذه الحالة، كون العقل غير قادر على اتخاذ القرار الصحیح" 

 علاقة العلم بدین الإسلام عند مولانا شمس الحق الأفغاني:
البشر بالاكتشافات العلمية  "            التجريبي، فإن ذلك صحيح. فقد أدهشت أعين  العلم  الحالي يسمى عصر  إذا كان العصر 

بما  الرائعة التي حدثت في هذا القرن. يعود هذا التطور العلمي إلى العقول الذكية. أصبح هؤلاء الأشخاص أمثلة في المعرفة والحكمة، ولكن ر 

جهود من أجل رفاهية البشرية ستصبح سببًا في فساد حياة البشرية. يؤلم حقًا أن العلم التجريبي أصبح نعمة  لم يكونوا يعلمون أن هذه ال

  للبشرية، ولكنه أيضًا جلب الموت والفساد. العلم احتل ذهن الإنسان الحديث بشكل كامل. أيضًا من الصحيح أن يُفهَم العلم التجريبي على 

من خلال الإنجازات على المستوى الأول. ومع ذلك، العلم نفسه هو اسم لطريقة التفكير التي تصطدم   أنه اختراعات علمية تجلب السعادة

ا كثيرة. نتعرض لهذه الشكوك أيضًا نحن المسلمون في العصر 
ً
في الماض ي بالدين وبوجود الله من بعض الجوانب الخارجية، مما يولد شكوك

من ناحية أخرى، يبذل علماء الإسلام قصارى جهدهم لإنقاذ الأمة الإسلامية من هذا المستنقع.    ۔الحديث، والجيل الجديد يميل نحو الإلحاد

إلى توضيح نطاق العقل والعلم والإسلام. تم تأكيد   في هذا السياق، قام العالم البارز سيّد شمس الحق الأفغاني بتحليل علمي وعقلاني 

 م، وردت على الشبهات المتعلقة بالإسلام. سيّد شمس الحق الأفغاني هو أحد علماء  لعلالمشكلات النظرية لعلم اللاهوت من خلال العقل وا



 8  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 

ا بارزًا في الدراسات التقليدية المنهجية وكذلك خبيرًا ومفكرًا في الفلسفة المعاصرة. كانت لكم القدرة
ً
العظيمة    القرن العشرين الذي كان باحث

 .49على تطبيق العلم والدين" 

 يقول مولانا الأفغاني عن العلم إن المعرفة العلمية هي في الواقع تراث علماء المسلمين. ويكتب مولانا في هذا الصدد۔

جد  "العلم التجریبي في الواقع ثمرة جهود الفلسفة الإسلامية واكتشافاتها. ولولا أن هذه الجهود كانت مثمرة في مختلف مجالات العلم لما وُ 

دن  عاالعلم التجریبي. وهذا يُظهر أن مبادئ العلم وفروعه هي ثمرة جهود العلماء المسلمين، وسواءً تعلق الأمر بالجمادات أو بالنباتات والم

  والفلك والكون، فإن جميع خصائصها واختراعاتها هي ثمرة جهود العلماء العرب. فالعلماء العرب هو المعلم، وعلماء الغرب هم طلابه. ولولا 

 .50وجود العلماء العرب، لما وُجد عالم العلم الحديث" 

يدعي مولانا أن "أوروبا اكتسبت المعرفة من علماء العرب. وإلا، لو لم يصل نور العلم إلى أوروبا عن طريق المسلمين، لكان حال  

 .51أوروبا كحال الأمم البربرية في أفريقيا"

 الإنجازات الإسلامين في مجال العلم التجریبي:  

الاختراعات         أما  للمسلمين.  الواقع  في  العلمية والصناعية هم  الاختراعات المختلفة  أن  في كتاباته  يُثبت  أن  أفغاني  يُريد مولانا 

 العلمية التي تفتخر بها أوروبا في العصر الحديث وتسعى لحكم العالم، فهي في الواقع مُقتبسة من الإسلام وعلمائه المسلمين. 

اقة:   الور

 ٧٩٤"إذا نظرنا إلى الورق والوراقة في المجال الصناعي، نجد أن أول مصنع ورقي منتظم في العالم أسسه المسلمون في بغداد عام       

وشيراز،   ونيسابور،  ومصر،  دمشق،  مثل  أخرى،  رئيسية  مدن  في  ورق  مصانع  أيضًا  المسلمون  أنشأ  ذلك،  بعد  الرشيد.  هارون  عهد  في 

في كتابه "الحضارة العربية" أن " كان الأوربيون في القرون    52" غوستاف لوبون رناطة، وغيرها. وقد ذكر "الدكتور  وخراسان، والمغرب، وغ

الوسطى يكتبون على الرقوق لزمن طويل وكان غلاء أسعارها مانعا من توافر المخطوطات فيها، ونشأ عن ندرتها أن تعود الرهبان حك كتب  

لضاع أكثر هذه الكتب الرائعة القديمة التي زعم أنها    كبار المؤلفين من اليونان والرومان، ليستبدلوا بها مواعظهم الدينية، ولولا العرب

تبت عام 
ُ
 .54"53، وقد تم شراء هذا الورق من العرب،"١٠٠٩حفظت في أروقة الأديار باعتناء.أول وثيقة مكتوبة على الورق ك

   بارود الحرب والاسلحة الناریة: 

استعملت أمم آسية أنواع المكبات المحرقة   غوستاف لوبون"ب "کت "استخدم المسلمون البارود الحرب والاسلحة الناریة لقرون.  

نُّ أن الذي نقلها من آسية  
َ
هو  في حروبها منذ القرون القديمة، ولكن أوربة لم تعرف هذه المركبات إلا في القرن السابع من الميلاد، ويُظ

 عظيمة من هذه المركبات في دخر العرب
ً
،مع أن المؤرخين الأوروبيين ينسبون  مهندس معماري اسمه كالينيك، واستفاد البزنطيون استفادة

، وهو أمر غير صحيح. في الواقع، تعلم بيكون صناعة البارود من كتاب عربي اسمه "النيران المحرقة"، وفي 55مخترع البارود إلى روجر بيكون 

 " ١٢٠٥.56الحقیقة كان أول من استخدم المدفع وآلالات البارود  هو الملک الأفريقي في عام 

  الطائرة والساعة والنظارات:

في كتاب قصةالحضارة أن "العلماء المسلمين في إسبانيا اخترعوا ثلاثة أشياء أذهلت العالم:    57ويليام جيمس ديورانت""کتب "

، آلة يمكنها الطيران في الهواء
ً
، ساعة تقيس الوقت وتستخدم في الرياضة والجري؛ ثالثا

ً
، كأس الزجاج؛ ثانيا

ً
 ".58أولا

عتبر أوروبا أبا للعلوم الطبعية، بل هي في الواقع إرث العلماء المسلمين. مخترع   الطب:
ُ
"مخترعو الطب مسلمون أيضًا، في العصر الحديث، ت

ف "يعقوب 59هذا الفن هو "محمد بن زكريا الرازي 
ّ
 في الجدري والحصبة. وإلى جانبه، أل

ً
ف ما يقارب مئتي كتب في الطب وخاصة

ّ
"، الذي أل

درج كتاب "ابن سينا" الشهير "القانون في الطب" في مناهج أوروبا لقرون. هذا الكتاب هو    225الكندي"  
ُ
كتابًا في العلوم الطبعية. وهكذا، أ

 يُعَدُّ الطب والفلك    في کتابه الطب ورثة العرب حقیقتا،وقال"   غوستاف لوبون اویضا ذکر فی الطب    .60الذي اعتُبر "انجیلُ في الطب" في أوروبا

 



 9  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 
 

والرياضيات والكيمياء أهم العلوم التي عُني بها العرب، وأتم العرب أعظم اكتشافاتهم في هذه العلوم، وترجمت مؤلفات العرب الطبية في  

ف قسم كبير منها كما أصاب
َ
 .61الأخرى" كتبهم جميع أوربة، ولم يَتْل

تب تاريخ العلماء المسلمين، لاستغرق سرد أسمائهم مجلدات عديدة. لم يكن العلماء المسلمون مجرد    الحاصل من الکلام"  
ُ
لو ك

يعني روحًا جديدة   "العلم  أن  الإنسانية"  في كتاب "نشأة  تب 
ُ
ك العلمي الحديث.  البحث  رواد  أيضًا  كانوا  اليونانيين، بل  للعلماء  في مُحيين 

، وأساليب جديدة في الملاحظة لم يكن اليونانيون على دراية بها. ويعود الفضل في نشر هذه الأساليب  البحث، وأساليب جديدة في الاستقصاء

". يشهد الأوروبيون أنفسهم  62في الشرق إلى العرب. فلولا العرب، لما قامت الحضارة الغربية في عصر روان، ولولا العرب، لما وُجد عالم غربي 

القاحلة، وظهرت فيها مجالات   أوروبا  العربية على أرض  للكتب  الترجمات  الواقع من الإسلام. فقد تدفقت مئات  في  نابعٌ  أن تطور أوروبا 

اكتسبت أوروبا الحضارة من العرب. ووصلت العلوم العربية إلى أوروبا عبر إسبانيا  "معرفية متنوعة. ووفقًا لمؤلف كتاب "الحضارة العربية"،  

 64."63وإيطاليا. وإذا حُذف اسم العرب من تاريخ أوروبا، فإن تطورها يعود إلى مئات السنين 

 

   الشبهة حول الإسلام والعلم التجريبي:

"واحدة من الشبهات الاعتقادية المعاصرة هي أن العلم التجريبي يُعتبر متناقضًا مع الإسلام، مما يؤدي إلى اعتراضات على             

القضايا الأساسية للإسلام من خلال العلم. في هذا السياق، يوضح توفيق التوافق بين الإسلام والعلم ويثبت أن المبادئ الحقيقية للعلم 

 .65ي ليست ضد الإسلام على الإطلاق. وفي حالة وجود أي اختلاف، فإنه خلاف عصامي ومتحيز يحاول أعداء الإسلام إثارته"التجريب 

افق عند الأفغاني حول العلم والإسلام هي كما يلي:   التو

"في المسيحية، يعتبر التمييز بين الدين والعالم أحد المعتقدات الأساسية التي غرست في قلب وعقل كل مسيحي، حيث قال                   

. وكانت المسيحية تتألف في الغالب من إصلاح بني إسرائيل، وفي ذلك الوقت كانت حب  66المسيح: 'أعط لقيصر ما لقيصر وما لله لله' 

الدين   بين  التمييز  الجنة. وبسبب هذا  الدنيوي لا يستطيع دخول  الإنسان  أن  التمييز.  بد من  لذا كان لا  الدين،  الدنيا قد أفسدت 

 عن هذين الأمرين. وعلى هذا  والدنيا، اعتبر الدين والعلم متناقضين. لهذا السبب يقال أن المس
ً

يح لم يتزوج ولا يحكم، بل بقي منفصلا

الأساس، أعلن العلم لاحقًا ضد الدين. وباسم المسيحية، تم إعدام الآلاف من الناس لجريمة البحث العلمي، مما عزز جذور الاعتقاد  

اله الناس من  بين الدين والدنيا حرم  التمييز  الدين والعلم. هذا  بين  الإلهية.  بالتمييز  المادية والأفكار  العلوم  يمتلكون  داية وجعلهم 

 وبسببه فقدوا الإنسانية الحقيقية على الرغم من التقدم المادي وظلوا فقط عبيدًا للغيرة والغضب وانحطاطهم الأخلاقي۔

عَليها"   اسَ  النَّ رَ 
َ
ط

َ
ف ي  تِّ

َّ
ال "فطرة اللهِّ  الطبيعة   دين  الإسلام  الفردية 67ولكن  الحياة  بجميع مجالات  يتعلق  فيما  وكامل  مثالي  ودستور 

والجماعية ، فإن قوانين الإسلام تتوافق مع الطبيعة البشرية. الذي خلق الله الإنسان عليه ۔ والعلم التجریبي هو اسم اكتشاف هذه  

ف علمي في ظل هذه الصورة المعطاة للإسلام عام ، لم يعارض المسلمون أي اكتشا 1400الطبيعة الفريدة. هذاهوالسبب في أنه خلال 

ولم يعاقب أي شخص على اكتشاف أي حقيقة علمية. اكتشف العلماء المسلمون حقائق العلم وصنعوا أيضا اختراعات ، لكنهم لم  

م والإسلام،ليست  يعارضوا ولم تتغير المعتقدات الإسلامية للعلماء المسلمين بسبب العلم. إنها حجة واضحة بأن هناك توافق بين العل

تخالف. كان هناك فرق بين المبادئ الأساسية للعلماء المسلمين والمبادئ الأساسية للعلماء الأوروبيين،والتي بسببها تم حماية العلوم 

لعلوم الإسلامية من العيوب التي حدثت في العلوم الأوروبية الحالية. لم يكن هناك فرق بين القوانين العلمية القديمة والحديثة، وا

الطبيعة۔ولكن كل علم يتطلب عقيدةأساسية.في  المعنى لأن كلاهما يهتم باكتشاف قوانين  الإسلامية والعلوم الأوروبية واحدة بهذا 

۔بسبب   طرفان   للعلم  يكون  أن  يمكن   ، الأساس ي  الاعتقاد  لهذا  وفقا  للعلوم.  حقيقي  تطور  هناك  يكون  أن  يمكن  التي  الحقیقة 

قدماويعارض المعتقدات الإسلامية،بلي صبح دعما، وإذا اتبع العلم بعض المبادئ المتحيزة الحديثة، فلا شك  همالايمض ي العلم نفسه  

 "68أنه سيكون معاديا للإسلام.



 10  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 

ن  في المقطع أعلاه، يثبت المولانا الأفغانی هذا المدعي بدليل على أن العلم التجريبي والإسلام متوافقان بشكل أساس ي وغير متناقضين، لأ     

الطبيعية. ونعم،  القوانين  لهذه  آخر  الطبيعة والإسلام هو اسم  العلم عن قوانين  الحقيقة. يبحث  العثور على  في كليهما يحاول  البحث 

بع، في حال وجود تناقض ويعلن العلم عداءً للإسلام، فإن ذلك يعود إلى تبنيه لأساليب وقوانين متحيزة حديثة جديدة، ونتيجة لذلك  بالط

 يرى أن أكبر عدو للإسلام هو العلم. على هذا الأساس، يبدو الأمر كما لو أن المولانا الأفغاني يقسم العلم هكذا. 

 علم التجریبی الایماني: 

"من الضروري أن يقوم علم الإيمان على إيمان الله، التوحيد، بأن جميع القوانين التي تعمل في الكون قد وضعها الله في الكون،                

 وقد أبقى الله نفسه أيضًا تلك القوة الفكرية في عقل الإنسان. فإنه سيكتشف هذه القوانين الطبيعية من خلال التجربة والمثابرة ويقود

ارتباطه وعلاقته وبفضل هذه   العلم، زاد  إلى معرفة الحقيقة. وفي ظل هذا الاعتقاد الأساس ي، كلما اكتشف العالم قوانين  الإنسان 

من   لمزيد  حماسة  أكثر  وسيكون  ومحبته،  الله  بعظمة  العالم  قلب  ستنير  كما  قلبه.  على  الله  عظمة  ستنقش  الحكيمة،  القوانين 

هناك وحدة في هذه القوانين والتنوع، يستنتج وحدة الله بأن هناك وجودًا واحدًا فقط في الكون ونفس  الاكتشافات. وعندما يدرك أن

 ۔69التوحيد يمكن تحقيقه من خلال طريق العلم. وهذا هو علم الإيمان" 

 علم التجریبی الإلحادي: 

 من هذا الاعتقاد الأساس ي، وصفوا المادة والحركة                
ً
"الخطأ الرئيس ي في أوروبا هو أنها فصلت إيمان الله والدين عن العلم، وبدلا

والأنانية والهدامة  القاتلة  الأفكار والأخلاق  من   
ً
بدلا مفيدة،  ومنتجات  الإلحاد  ولد  الذي  الأساس ي  والمعتقد  الخلفية  بأنها   والجوهر 

 من العدالة والقسوة وسفك الدماء. مما ألغى فائدة العلم الحقيقي. 
ً
 من الصدق والحقيقة والنفاق والخداع، وبدلا

ً
والحقيقة، وبدلا

 من اكتشاف الله تعالى. وهذا ما يسمى علم التجريبي الإلحادي
ً
 ."70مما أدى إلى الابتعاد عن الله تعالى بدلا

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 11  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 

 

 المراجع 
 
 ۔  24:، (مكتبة سيد شمس الحق الأفغاني)العلامة شمس الحق الأفغاني، دروس القرآن الحكيم ،  .1

Allamah Shams al-Haqq al-Afghani, Durus al-Qur'an al-Hakim (Lessons of the Holy Quran). 

(Publisher: Maktabat Sayyid Shams al-Haqq al-Afghani), :24. 

 314:ء،۱۹۹۹، (رهواسلاميات،لا ةر ادا )الحافظ محمد اكبر شاه ، اكابر  علماء ديوبند، .2

Al-Hafiz Muhammad Akbar Shah , Akabir Ulama-e-Deoband (Lahore: Idara-e-Islamiat, 1999), 

314 . 

يوليو   28في سجل الدخول والخروج. وفقًا لهذا الرقم، فإن تاريخ دخوله كان في    1/278مدرسة ترنگزي الحكومية الابتدائية، تسجله في قاعدة بياناتها بالرقم التسلسلي  ۔    3
 ۔ في الفصل الابتدائي2024

"Tarangzai Government Primary School registers him in its database with the serial number 

1/278 in the entry and exit register. According to this number, his entry date was on July 28, 

2024, in the primary class." 

الكلية: اصول الدين القسم تفسير القرآن و علومه  ،)عبد الستار، الجانب الإصلاحي الاجتماعى فى دروس القرآن الحكيم للشيخ شمس الحق الافغاني )مقالة ماجستير (۔    4
 ۔ 24:،(2012الجامعة الاسلامبة العالمية اسلام آباد 

Abdul Sattar, Al-Janib Al-Islahi Al-Ijtima'i fi Duroos Al-Qur'an Al-Hakim li-al-Sheikh Shams Al-

Haqq Al-Afghani (Master's thesis, Faculty of Usul al-Din, Department of Tafsir al-Qur'an and its 

Sciences, International Islamic University Islamabad, 2012), p. 24. 

واں بمنطقة لولاب بكشمير. قدّم خدماته في تكميل العلوم العربية هم، في قرية دور 1875نوفمبر  25الموافق  ه1292کشميری، المولود في شوال المکرم   ہأنور شا 5 
، حيث استفاد من المشاهير العلماء هناك وأكمل دراسته لمدة أربع سنوات.  ه1307. انتقل إلى دار العلوم ديوبند في ہللعلماء والصلحاء في هزارة، خيبر پختو نخوا

السالم"،  ہ. من تأليفاته: "خاتم النبيین"، "عقيده فی حيات عيسیٰ علیه1312بحصوله على شهرة واسعة في سن الحادية والعشرين، حصل على شهادة التخرج في 
ام الکتاب"، إلى جانب تقديمه شرحًا لصحيح البخاري  "فيض الباری شرح بخاری"، الذي نُشر في  ہ"التصريح بما تواتر فی نزول المسيح"، و "فصل الخطاب فی مسئل

م، 1943فبراير  7صفحة بالأردية. في  6000جزءًا وأكثر من  32أربعة مجلدات و نال شهرة واسعة على نطاق واسع تحت اسم "انوار الباری" على ما يقرب من 
 ۔7/243،(ء ۱۹۹۹دار ابن حزم ، طبع اول  ،عامًا، وافاه أجله في ديوبند، ) نزهة الخواطر و بهجة المسامع والنواظر  60عندما كان يبلغ من العمر حوالي 

 Nuzhat al-Khawatir wa Bahjat al-Masami' wa-al-Nawazir (1st ed. Beirut: Dar Ibn Hazm, 1999), 

7/243. 
  الاسلامية،   علوم  شعبة)  تحقيقية،  دراسة  القرآينات،  في  خدماته  و  الأفغانی  الحق  شمس  ،(ہصلاح الدين، )علامة شمس الحق الافغانی کی قرانی خدمات کا تحقيقی جائز۔  6

  ۔16(:2013مردان،باکستان، خان  عبدالولی الجامعة

Salahuddin, "Allamah Shams al-Haqq al-Afghani ki Qur'ani Khidmat ka Tahqiqi Jaizah," 

(Department of Islamic Sciences, Abdul Wali Khan University Mardan, Pakistan, 2013), 16. 

 ۔45:ء(۱۹۸۳اکتوبر ،الحق اکوره ختک نوشهره مکتبة : )الشيخ رحمت الله جان، حضرت علامه شمس الحق افغانی ايک جامع کمالات شخصيت ،۔  7

Al-Sheikh Rahmatullah Jan, Hazrat Allamah Shams al-Haqq Afghani Ek Jami' Kamalāt 

Shakhsiyyat (Maktabah Al-Haqq, Akora Khattak, Nowshera, October 1983), 45. 



 12  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 
 ۔ 4:علامة شمس الحق الافغانی کی قرانی خدمات کا تحقيقی جائزه.8

A Critical Review of the Quranic Services of Allama Shams-ul-Haq Afghani: 4 

  .GR( 1/27(مدرسة الحكومة الابتدائية في ترنغزئي، تشارسده، رقم تسلسله في سجل القبول والخروج هو ۔ 9

Government Primary School in Tangi, Charsadda, admission and withdrawal register serial 

number is (GR) 1/27. 

 . 314:أكابر علماء ديوبند ۔ 10

Eminent Scholars of Deoband: 314 

 . 10:م(،1985زاهد خان، "علامة شمس الحق الأفغاني  ترنگزئی "، )رسالة ماجستير، قسم الدراسات الباكستانية، جامعة بيشاور،  ۔11

Zahid Khan, "Allamah Shams al-Haqq al-Afghani Tangi," (Master's thesis, Department of 

Pakistan Studies, University of Peshawar, 1985), p. 10. 

 5:ہعلامة شمس الحق الافغانی کی قرانی خدمات کا تحقيقی جائز۔ 12
A Critical Review of the Quranic Services of Allama Shams-ul-Haq Afghani:5. 

 ۔ 43:ء(۱۹۸۵ستمبر  ہ، ماہچارسد ،دكتور وحيد الرحمن، حضرت علامه شمس الحق افغانی کی حيات پرايك نظر ) النصيحة 13۔

Dr. Waheed-ur-Rahman, "Hazrat Allamah Shams al-Haqq Afghani ki Hayat Par Ek Nazar," Al-

Naseehah (Charsadda, September 1985), p. 43. 

 ۔  1:علامة شمس الحق افغانی ترنگزئی ۔ 14

Allama Shams-ul-Haq Afghani Tarangzai: 1 

 ۔39:(  2014،ہحسن چارسد ۓندا)وقار نواز،علامة شمس الحق افغانی کی علمى ادبی خدمات، ۔15

Waqar Nawaz, "Allamah Shams al-Haqq Afghani ki Ilmi Adabi Khidmat," Nida-e-

Hassan (Charsadda, 2014), p. 39. 

 1:علامة شمس الحق افغانی ترنگزئی۔  16

Allama Shams-ul-Haq Afghani Tarangzai: 1. 

 
 9:ہعلامة شمس الحق الافغانی کی قرآنی خدمات کا تحقيقی جائز ۔ 17

A Critical Review of the Quranic Services of Allama Shams-ul-Haq Afghani: 9 
م. كان من تلاميذ الشيخ محمود الحسن في دار العلوم ديوبند. بعد الانتهاء من 1885هـ الموافق  1302محرم الحرام    10العلامة شبير احمد عثمانی ظهر في عالم العلم    18

حقًا، شغل منصب رئيس الدار بتكليف من بین  تعليمه، تولى تدريس العلوم الإسلامية في دار العلوم ديوبند، حيث قام بتدريس المسلم الشريف والبخاري الشريف. لا
الأعمال، من بينها تفسير تلاميذه المتميزين: مفتي باكستان مفتي شفيع عثماني محمد، ويس كاندلوي، سيد مناظر أحسن جيلاني، وقاري محمد طيب قاسمي له العديد من  

عامًا قضى    64م، وفي عمر يناهز  1949ديسمبر    13القرآن وفضل الباري شرح صحيح البخاري في  القرآن العثماني والشرح غير المكتمل لفتح المسلم بالإضافة إلى إعجاز  
 111-104:، (الحافظ محمد أكبر شاه، "أكابر علماء ديوبند  )حياته 

(Al-Hafiz Muhammad Akbar Shah, 'Eminent Scholars of Deoband'), :104-111. 



 13  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 

 
هـ. درس القرآن الكريم والفارسية حتى مرحلة  الثانوية، ثم التحق بدار العلوم في ديوبند في   1294محمد حسن ولد في ديوبند في عام    ہالشيخ مياں أصغر حسین بن شا  19

مجلة "القاسم"، تم  هـ، عندما قرر أهل دار العلوم في ديوبند إصدار    1328هـ. بعد الانتهاء من دراسته، قام بتدريس المواد الدينية لسنوات عدة. وفي عام    1320عام  
ضيع الفقه والحديث والتاريخ استدعاؤه من جيونبوز )اسم القناة( للمساعدة في هذا العمل، وتم تكليفه أيضًا بتدريس مواد من مختلف الكتب. من بین كتاباته تتنوع موا

 هـ. 1364عام  محرم الحرام  22كتابًا. وتوفي في يوم الثلاثاء الموافق   26وغيرها، حيث بلغ عدد كتبه حوالي 

Eminent Scholars of Deoband: 334. 
م. تحمل النقمة و الشدائد في 1851شيخ الهند محمود الحسن الديوبندی أول تلميذ في دار العلوم الديوبند و كان له صولة و جولة في العالم، ولد في بريلی ، في عام    20

دار العلوم ديوبند قبل تخرجه. قام بتدريس الحديث في دار    سجن مالتا بيد الإنجليز لأجل حرية الدين والتعليم. بالإضافة إلى مؤسس دار العلوم ديوبند، تم تعيينه كمعلم في
بالإضافة إلى ذلك لقد كتب العديد من الكتب، منها ترجمة القرآن وإيضاح الأدلة والأولة الكامل. توفي ،عامًا معتبراً من بین تلاميذه العلماء البارزين    40العلوم ديوبند لمدة  

 (444-410 :م في ديوبند. ، أکابر علماء ديوبند، الصفحات1920نوفمبر  30في 

Eminent Scholars of Deoband: 410-444 . 
في تحصيل بتغرام، منطقة هزارا، في بيت الشيخ محمود علي بن محمد گل خان. من حيث القومية، كان من سواتي بخنون.   1871"العلامة رسول خان هزاروي وُلِد عام  ۔  21

وم ديوبند. بعد ذلك ذهب لمتابعة التعليم العالي تلقى تعليمه الأولي في منطقته، ثم درس كتب الدرس النظامي مع مولانا أحمد فاضل الهزاروي، وهو خريج متميز من دار العل
، 1971إلى    1954بعد ذلك، وبناءً على طلب الشيخ المفتي محمد حسن أمرتسري، شغل منصب شيخ الحديث في الجامعة الأشرفية لاهور من عام  ، في دار العلوم ديوبند

 . 172-169 :أكابر علماء ديوبند، الصفحات۔  هـ في وطنه الأصلي1391رمضان المبارك  3حيث أشبع طلاب العلم من نبع علمه. توُفي في 
Eminent Scholars of Deoband: 172-169 . 

 ۔ 14:هد خان ،علامه شمس الحق افغانی ترنگزئیذا ۔ 22

Zahid Khan, Allama Shams-ul-Haq Afghani Tarangzai: 14. 

 ۔ 50:شمس الحق افغانی کی حيات پرايك نظر مة علا ۔ 23

A Look at the Life of Allama Shams-ul-Haq Afghani: 50 

 ۔ 1/44سيد شمس الحق افغانی ( بةعلامه شمس الحق افغانی، در س القرآن الكريم)بهاو لپور :مکت ۔24

Allamah Shams al-Haqq Afghani, Duroos al-Qur'an al-Karim (Bahawalpur: Maktabah Sayyid 

Shams al-Haqq Afghani), 1/44. 

هـ(، هو أحد أهم شيوخ الصوفية في المذهب الحنبلي ومؤسس الطريقة القادرية يعود نسبه من جهة الأب إلى الحسن بن علي   561-470" الشيخ عبد القادر الجيلاني )۔26
 كتب الشيخ عبد القادر الجيلاني العديد من الكتب القيمة لطالبي الحق، من بينها: "غنية الطالبین"، "الفتح الرباني والفيض الرحماني"،،ومن جهة الأم إلى الحسین بن علي  

السبت ليلة  الجيلاني  القادر  الشيخ عبد  توفي  السلوك".  منازل  إلى  والتوصل  السلوك  الأسرار"، و"آداب  الغيب"، "بهجة  "فتوح  الأول    8في    "الملفوظات"،  هـ    561ربيع 
 ) الباز الأشهب"،  ہعامًا، ودُفن في مدرسة له في بغداد. )الدكتور السيد جمال الدين فالح الكيلاني، مترجم، سيد وحيد القادري العارف، "جغرافی  89م( عن عمر ناهز  1166)

 .23 :، (2016ا ، الولايات المتحدة: دار الباز للنشر، ڈفلور

Dr. Sayyid Jamal al-Din Falih al-Kilani, translator, Sayyid Waheed al-Qadri al-Arif, "Jughrafia al-

Baz al-Ashhab" (Florida, USA: Dar al-Baz Publishing, 2016), 23. 

عارفان، على بعد ثلاثة   بهاؤالدين النقشبندی، واسمه محمد،و اسم والده أيضًا محمد ينتمي إلى عائلة السادات ولد في قصر هندووان، الذي أصبح لاحقًا يعرف بقصر.  27"
على يد عبد الخالق غجدواني. أسس الطريقة النقشبندية،  أميال من بخارى على الرغم من أنه تلقى تعليم الطريقة ظاهريًا على يد السيد أمير كلال، إلا أن تدريبه الروحي كان 

من البدع والتمسك بالشريعة توفي يوم الاثنین   التي تعُتبر اليوم واحدة من أكثر الطرق الصوفية شعبية وأهمية في العالم قضى حياته ملتزمًا بالشريعة والسنة، وتميزت طريقته بالنفور
 ۔285 /1، (تنظيم الإسلام پبليکيشنز )ية، قصر عارفان. )محمد سعيد أحمد المجددي، "البينات شرح مکتوبات"، گوجرانوالا:عامًا في قريته الأصل 73عن عمر يناهز 



 14  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 
Muhammad Saeed Ahmad al-Mujaddidi, "Al-Bayyinat Sharh Maktubat" (Gujranwala: Tanzeem-

ul-Islam Publications), 1/285. 

 
م في إيران بدأ بحفظ القرآن الكريم، ثم تعلّم التفسير، الفقه، الحديث، وغيرها من العلوم الظاهرية بعد إكماله للعلوم الظاهرية، 1142"وُلد خواجه معین الدين چشتی عام    .28

أبو سعيد التبريزي. يعُتبر معین الدين الچشتی الأجميري مؤسس   ہعثمان،  الشيخ عبد القادر الجيلاني، الشيخ خواج  ہتلقى الفيض الروحي من مرشديه الكاملین، الشيخ خواج
نظام   ہقطب الدين بختيار كاكي، الشيخ بابا فريد الدين گنج شكر، و الشيخ خواج  ہالطريقة الجشتية في جنوب آسيا، وكان مرشدًا لعدد من كبار الصوفية مثل الشيح خواج

سنوات في أجمير. )جهان آراء بيگم، مترجم،  عبد الصمد، "معین    103عامًا، بينما تذكر رواية أخرى أنه توفي عن عمر    97الدين أولياء وفقًا لإحدى الروايات، عاش  
 ۔ 111(،2031الارواح"،)دلهي: مطبع رضوي صوفي، 

Jahan Ara Begum, translator, Abdul Samad, "Ma'in al-Arwah" (Delhi: Rizvi Sufi Press, 2031), 

111. 

م في قرية مل بور بالقرب من حسن أبدال، في أسرة دينية تنتمي إلى قبيلة البشتون أتمان زئي، كان والده يدُعى الشيخ الله داد.  1878"وُلد الشيخ مفتي محمد حسن عام  ۔  29
ي، وغيرهم من العلماء، سافر بعد ذلك إلى الشيخ أشرف  تلقى تعليمه الابتدائي في منطقته، ثم حصل على التعليم الديني من الشيخ محمد معصوم، الشيخ عبد الجبار الغزنو 

مجددًا تحت إشراف حضرة الشيخ علي التهانوي للتزكية والتربية الروحية بناءً على إرشاد  الشيخ أشرف علي التهانوي، التحق بدار العلوم ديوبند حيث درس دورة الحديث  
م. استمر في التدريس  1947سبتمبر    14قيام باكستان، أسس مدرسة دينية في لاهور باسم الجامعة الأشرفية في    العلامة أنور شاه الكاشميري، وحصل على شهادة التخرج بعد

م في كراتشي. صلى جنازته خليفة الشيخ أشرف علي التهانوي، الشيخ الشاه عبد الغني، ودُفن في مقبرة 1961عامًا متواصلة توفي في يونيو  40وإلقاء الخطب والمواعظ لمدة 
 (168-164تمع في كراتشي. )الحافظ محمد أكبر شاه، "أكابر علماء ديوبند"، المج

(Al-Hafiz Muhammad Akbar Shah, "Eminent Scholars of Deoband," 164-168) 

 ۔  61ذاهد خان ،علامه شمس الحق افغانی ترنگزئی، ۔ 30

Zahid Khan, Allama Shams-ul-Haq Afghani Tarangzai: 61. 

 ۔ 314اکابر علماء ديوبند ،  ۔ 31

Eminent Scholars of Deoband, 314. 

 ۔ 9/238، (عددا(، تصدر عن المنتدى الإسلامي 238مجلة البيان ))أ. د. جعفر شيخ إدريس، علاقة العلم بالدين ، ۔32

Prof. Dr. Jaafar Sheikh Idris, "Alaqat al-Ilm bi-al-Din," Al-Bayan Magazine (Issue 238, published 

by Al-Muntada Al-Islami), 9/238. 

 Wilson, E. O. )1999(. "The natural sciences"، ،Consilience:The Unity of Knowledge )Reprint ed.(. New  ۔33.
York: Vintage.. ISBN 978-0-679-76867-8، 49–71۔. 

 ۔9/238،. علاقة العلم بالدين ،مجلة البيان ۔34

Alaqat al-Ilm bi-al-Din (The Relationship Between Science and Religion), Al-Bayan Magazine, 

9/238. 

 191سورة آلعمران:  ۔35

Surah Aal-e-Imran: 191. 

https://archive.org/details/consilienceunity00wils_135
https://en.wikipedia.org/wiki/ISBN_(identifier)
https://en.wikipedia.org/wiki/Special:BookSources/978-0-679-76867-8
https://archive.org/details/consilienceunity00wils_135/page/n55


 15  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 

 
 ( م، 1987بيروت، الطبعة: الثانية،    –دار الكتب العلمية    )هـ(،المستقصى في أمثال العرب، ،538)المتوفى:    جار الله الزمخشري،  أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد،  ۔36
 ۔2/231

Abu al-Qasim Mahmoud bin Amr bin Ahmad, Jar Allah al-Zamakhshari (d. 538 AH), Al-

Mustaqsa fi Amthal al-Arab (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2nd ed., 1987), 2/231. 

 
 ۔4/265،  (دار السلاسل، الطبعة الثانية) الموسوعة الفقهية الكويتية، الكويت:  ۔37

Al-Mawsu'ah al-Fiqhiyyah al-Kuwaitiyyah (Kuwait: Dar al-Salasil, 2nd ed.), 4/265. 

 ۔13/169لسان العرب،مادة: دين ، ۔38

 Ibn Manzur, Muhammad bin Mukarram bin Ali al-Ansari ,Lisan al-Arab  

ed., 1414 AH),13/169. 

 19ن:العمر اسورة ۔39
"Surah Aal-e-Imran: 19. 

 ۔2/319،(سوريا: دار الفكر -دمشق )م(، مقاييس اللغة ، 1979ابن فارس ) ۔40

Ibn Faris, Maqayis al-Lughah (Damascus - Syria: Dar al-Fikr, 1979), 2/319. 

 11سورة المطففین: ۔ 41
 Surah Al-Mutaffifin: 11. 

 ۔ 226، حرف الدال:الدين،( م2013الرابع،-دار القرآن والسنة،ط)الدکتور،سراج الاسلام،اللباب في تاويل الفاظ اشکلت في الکتاب، ۔ 42

Dr. Siraj al-Islam, Al-Lubab fi Ta'wil Alfaz Ushkilat fi al-Kitab (Dar al-Qur'an wa al-Sunnah, 4th 

ed., 2013), Entry: "Al-Deen" (under the letter Dal), 226. 

العزيز  ۔43 عبد  بن  ،  سعود  والنصرانية،الخلف  اليهودية  الأديان  في  دراسات  الرابعة،    )،  السعوديةالطبعة:  العربية  المملكة  الرياض،  السلف،  أضواء  مكتبة  الناشر: 
 ۔156(،م2004هـ/1425

Saud bin Abdul Aziz Al-Khalaf, Dirasat fi al-Adyan: al-Yahudiyyah wa al-Nasraniyyah (Riyadh, 

Saudi Arabia: Adwaa al-Salaf Library, 4th ed., 1425 AH/2004 AD), 156. 

  ۔المرجع السابق۔44

Ibid. 
 ۔ المرجع السابق 45۔

Ibid. 
 46 ۔عبد القاهر بن طاهر البغدادي التميمي ،) المتوفى 429ه(، أصول الدين،طبعة،) دار الآفاق الجديدة بيروت الطبعة الأولى 1401ه( ،60

Abdul Qahir bin Tahir al-Baghdadi al-Tamimi (d. 429 AH), Usul al-Din (Beirut: Dar al-Afaq al-

Jadidah, 1st ed., 1401 AH),p:60. 

 .2(،1985اول،-مکتبة الحسن لاهور،ط)مولاناسيدشمس الحق الأفغانی،،العلم  ولاسلام، ۔ 47



 16  العلاقة بين الإسلام والعلم التجريبي في فكر الشيخ شمس الحق الأفغاني 

 
Maulana Sayyid Shams al-Haqq al-Afghani, Science and Islam (Lahore: Maktabah al-Hassan, 

1st ed., 1985), 1/44. 

  ۔3العلم ولاسلام،۔48

Science and Islam,3.   
   ۔10العلم ولإسلام،۔ 49

Science and Islam,10.    
 15العلم والإسلام، ۔50

Science and Islam, 15.    
  ۔ 9،العلم والإسلام، ۔51

Science and Islam,9.   
، كان مهتم بالحضارة الشرقية. من اشهر اعماله حضارة العرب وحضارات فرنسى طبيب، وفيلسوف ومؤرخ ( Gustave Le Bon 1841-1931 ) "غوستاف لوبون   ۔52

  .)Siècle World. Routledge. p.-de-The Fin Saler, Michael )2015 .450۔الهند و و"الحضارة المصريةو حضارة العرب فى الأندلس"
 ۔723 ،(2018-وکلالة الصحافة العربية،طترجمة:عادل زغير،)غوستاف لوبون،حضارة العرب ، ۔53

Gustave Le Bon, The Civilization of the Arabs (trans. Adel Zuaiter, Arab Press Agency, 2018), 

723. 

  ۔9العلم والإسلام،۔54

Science and Islam, 9.   
بايكون   ۔55 باسم)هـ – 1292 /  693هـ(1220 /  611 "روجر  أيضاً  ويعرف   ،Doctor Mirabilis   »المذهل »المعلم  أي 

قوانین فرانسيسكياً  وراهباً  أنجليزيا فيلسوفا باللاتينية،كان  يضع  أوروبي  إنجازه كأول  على  أحياناً  ويشكر  التجربة.  على  التأكيد  وضع  الذي  العلمي وهو   " المنهج 
220. , p.)1878( Encyclopædia Britannica 

  The Civilization of the Arabs, pp. 716"-"718۔718-716حضارة العرب،ص ۔56

مؤلفاته كتاب أمريكي فيلسوف، مؤرخ وكاتب1981  إلى1885 -  من (: William James Durant)بالإنجليزية "ويليام جيمس ديورانت  57۔ أشهر  قصة  من 
  ".في تأليفه أرئيل ديورانت والذي شاركته زوجته الحضارة

Rogers, Will )1966(. Gragert, Steven K. )ed.(. The Papers of Will Rogers. University of Oklahoma Press. 393. 
  1408لبنان، المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، تونس عام النشر:    -ترجمة: الدكتور زكي نجيب محمُود وآخرين،الناشر: دار الجيل، بيروت  ) وِل ديوراَنت،قصة الحضارة،    ۔58
 ۔13/177(،م 1988 -هـ 

Will Durant, The Story of Civilization (trans. Dr. Zaki Naguib Mahmoud and others, Beirut: Dar 

al-Jil; Tunis: ALECSO, 1988), 13/177. 

سميه كتاب اللاتينية  محمد بن زكريا الرازي، أبو بكر: فيلسوف، من الأئمة في صناعة الطب. من أهل الري.ولد وتعلم بها. وسافر إلى بغداد بعد سن الثلاثین. ي "۔59
 6/130ه، فنبغ واشتهر".الأعلام للزرکلي،)رازيس(،أولع بالموسيقى والغناء ونظم الشعر، في صغره. واشتغل بالسيمياء والكيمياء، ثم عكف على الطب والفلسفة في كبر 

Zarkali, al-Alam, 6/130. 
 ۔ 13/189قصة الحضارة، ۔ 60

  The Story of Civilization, 13/189. 

  
   ۔730حضارة العرب، ۔61

   The Civilization of the Arabs, 730 

https://arz.wikipedia.org/wiki/1841
https://arz.wikipedia.org/wiki/1931
https://arz.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D8%B1%D9%86%D8%B3%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/611_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/1220
https://ar.wikipedia.org/wiki/693_%D9%87%D9%80
https://ar.wikipedia.org/wiki/1292
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D9%84%D8%B3%D9%81%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D8%AA%D8%B1%D8%A7
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%81%D8%B1%D9%86%D8%B3%D9%8A%D8%B3%D9%83%D8%A7%D9%86%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%86%D9%87%D8%AC_%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%84%D9%85%D9%8A
https://en.wikipedia.org/wiki/Roger_Bacon#CITEREFEncyclop%C3%A6dia_Britannica1878
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%84%D8%BA%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%86%D8%AC%D9%84%D9%8A%D8%B2%D9%8A%D8%A9
https://ar.wikipedia.org/wiki/1885
https://ar.wikipedia.org/wiki/1981
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D9%85%D8%B1%D9%8A%D9%83%D9%8A%D9%88%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%82%D8%B5%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%B6%D8%A7%D8%B1%D8%A9_(%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8)
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%82%D8%B5%D8%A9_%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%B6%D8%A7%D8%B1%D8%A9_(%D9%83%D8%AA%D8%A7%D8%A8)
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D8%B1%D8%A6%D9%8A%D9%84_%D8%AF%D9%8A%D9%88%D8%B1%D8%A7%D9%86%D8%AA


 17  (2025)يوليو إلى ديسمبر  2، العدد  5نقطة، المجلد 

 
" 

 .264،(م1994ور،ہرابرت ريفالت،تشکيل الإنسانية، مترجم الی الارُدية،عبد المجيد سالک،المکتبة المجلس ،ترقي وادب لا۔62

Robert Rifault, Tashkil al-Insaniyah (Urdu translation by Abdul Majeed Salik, Majlis Library, 

Taraqqi-e-Adab, Lahore, 1994), 264. 

 ۔ 723الحضارةالعربية،۔63

The Arabian Civilization, 723 

 ۔ 14ص۔العلم والإسلام ۔64

Science and Islam, 140. 

 
 المصدر السابق ۔ 65

Ibid. 
 ۔١٧- ١٢:١٢نجيل مرقس، ا .66

 Bible, Mark 12:12-17. 
  ۔30آيت  -سورة الروم .67

Surah Ar-Rum - 30 
  ۔23العلم  ولاسلام،  ۔68

Science and Islam,23. 
 25العلم و الإسلام، ۔69

Science and Islam,25. 
 26العلم و الإسلام، ۔70

Science and Islam,26. 


